
Journal of Madani Society 4 (1) April 2025, pp.4-15  

 

 

 

Content lists available at SRN Intellectual Resources 
 
 

Journal of Madani Society 
 
 

Journal homepage: https://journal.srnintellectual.com/index.php/jmsc 
 

 

e-ISSN: 2976-3568 @ 2025 SRN Intellectual Resources 
DOI: 10.56225/jmsc.v4i1.416 

Review Article 

Interpreting the Qur’anic Text: A Review of al-Mawdudi’s 
Manhaj in Tafhim al-Qur’an 
Ahmad Nabil Amir a,* and Tasnim Abdul Rahman b 

a International Institute of Islamic Thought and Civilization, International Islamic University Malaysia, 50480 Kuala 
Lumpur, Malaysia. 

b Faculty of Islamic Contemporary Studies, Universiti Sultan Zainal Abidin, 21300 Kuala Terengganu, Malaysia. 
tasnimrahman@unisza.edu.my (T.A.R.)  

* Correspondence: nabiller2002@gmail.com (A.N.A.)  
 
Citations: Amir, N.A. & Rahman, T.A. (2025). Interpretasi Teks al-Qur’an: Telaah Manhaj al-Mawdudi dalam Kitab Tafhim al-
Qur’an. Journal of Madani Society, 4(1), 4-15. 

Received: 10 January 2025 Revised: 25 March 2025 Accepted: 8 April 2025 Published: 30 April 2025 

Abstract: This study critically examines the exegetical principles (usul al-tafsir) employed by Abul A‘la al-Mawdudi 
(1903–1979) in his Tafhim al-Qur’an (Towards Understanding the Qur’an). It analyzes the hermeneutical method he 
formulated and its intrinsic relationship to his socio-political milieu, addressing a critical gap in scholarship that often 
prioritizes his political ideology over a systematic analysis of his interpretive methodology. Employing a qualitative 
design, this research conducts a close textual and content analysis of Tafhim al-Qur’an itself, scrutinizing its structure, 
thematic choices, doctrinal arguments, and rhetorical style. The findings reveal that al-Mawdudi crafted a nuanced 
synthesis of traditional and contemporary approaches. He consistently grounded his commentary in classical 
authoritative sources (tafsir bi'l-ma'thur) while employing reasoned independent judgment (tafsir bi'l-ra'y) to render the 
text immediately relevant to modern concerns. This balance resulted in a compelling puritanical and argumentative 
exegesis, designed to provide an original, in-depth, and application-oriented understanding of the Qur’an. The study 
concludes that al-Mawdudi’s work represents a significant modern hermeneutic model that navigates the tension 
between tradition and contextualization, offering a framework for understanding how modern ideological movements 
engage with and interpret foundational religious texts.   

Keywords: Maududi; Tafhim al-Qur’an; Jamaat-i-Islami; Method of Exegesis. 

Interpretasi Teks al-Qur’an: Telaah Manhaj al-Mawdudi dalam 
Kitab Tafhim al-Qur’an 
Abstrak: Kajian ini meneliti secara kritis prinsip-prinsip pentafsiran (usul al-tafsir) yang digunakan oleh Abul A‘la al-
Mawdudi (1903–1979) dalam karyanya, Tafhim al-Qur’an (Ke Arah Memahami Al-Qur’an). Penelitian ini menganalisis 
metodologi hermeneutik yang digubalnya serta hubungannya dengan latar sosio-politik zamannya. Hal ini bagi 
menangani kelompangan dalam penyelidikan sedia ada yang sering mengutamakan ideologi politiknya berbanding 
analisis sistematik terhadap metodologi pentafsirannya. Dengan menggunakan reka bentuk kualitatif, penyelidikan ini 
melaksanakan analisis teks dan kandungan terhadap Tafhim al-Qur’an dengan meneliti struktur, pilihan tema, hujah 
doktrin, dan gaya retoriknya. Dapatan kajian menunjukkan bahwa al-Mawdudi telah menghasilkan satu sintesis yang 

https://journal.srnintellectual.com/index.php/finbe
https://journal.srnintellectual.com/index.php/jmsc
https://doi.org/10.56225/jmsc.v4i1.416
mailto:tasnimrahman@unisza.edu.my
mailto:nabiller2002@gmail.com


Amir and Rahman, 2025/ Journal of Madani Society, 4(1), 4-15. 5 
 
 

seimbang antara pendekatan tradisional dan kontemporari. Beliau secara konsisten mengakar ulasannya dalam 
sumber-sumber autoritatif klasik (tafsir bi'l-ma'thur) sambil menggunakan pertimbangan diri yang berasaskan pemikiran 
rasional (tafsir bi'l-ra'y) untuk menjadikan teks tersebut relevan dengan permasalahan semasa. Keseimbangan ini 
menghasilkan sebuah tafsiran yang bersifat puritan dan argumentatif, yang bertujuan memberikan kefahaman yang 
asli, mendalam, serta berorientasikan aplikasi terhadap Al-Qur’an. Kajian ini merumuskan bahwa karya al-Mawdudi 
mewakili satu model hermeneutik moden yang signifikan dalam merentasi ketegangan antara tradisi dan 
kontekstualisasi, sekaligus menawarkan satu kerangka untuk memahami bagaimana gerakan ideologi moden 
berinteraksi dengan dan mentafsir teks-teks agama yang asas. 

Katakunci: Maududi; Tafhim al-Qur’an; Jamaat-i-Islami; metodologi tafsir. 

 
Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions of the 
Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

1. Pengenalan 
Makalah ini menelusuri fikrah tafsir Abul A‘la al-Mawdudi (25 September 1903-22 September 1979) yang 

didasarkan dari pencerakinan ide-ide tafsir yang digariskan dalam karyanya yang seminal Tafhim al-Qur’an. Tafsir ini 
membawakan ikhtisar dari pengalamannya yang panjang dan pengetahuan yang diperolehnya sepanjang 
penglibatannya dalam gerakan Islam (Noor M. Osmani, 2023). Rangka tafsirnya mulai disusun pada Februari 1942 dan 
diselesaikan pada 1972 iaitu sekitar 30 tahun (majalah Ayeen, 1972). Penafsirannya dibangunkan dengan metode yang 
seimbang antara pendekatan al-ma’thur dan al-ra’y, yaitu mengimbangi antara kaedah tradisional yang bergantung 
pada tafsir al-Qur’an, dan hadith dengan penalaran akliah dan taakulan (al-ra’y) yang memakai daya ijtihad. Dalam 
masa yang sama beliau turut menolak riwayat-riwayat hadith yang bertentangan dengan syariat dan akal sihat (Osmani, 
2023). Pendekatannya juga disifatkan radikal dan patriarki (Nurfadliyati, 2021). Dilahirkan pada 3 Rajab 1321 H/25 
September 1903 M di Aurangabad, India (ketika itu Aurangabad berada dalam wilayah Andhra Pradesh, Hyderabad, 
Deccan (kini Maharashtra) sebelum diduduki oleh India pada 1948) Maududi merupakan seorang filasuf, jurnalis, 
teoritis, muhaddith, mufassir, faqih, politikus, mujtahid, dan Hujjat al-Islam abad ke 20. Ia dikenang sebagai ideolog, 
intelektual, aktivis dan pemimpin utama Jamaat-e-Islami yang berpangkalan di Pakistan.  

Sepanjang kareernya, beliau telah menghasilkan lebih 1000 ucapan dan menulis hampir 140 buah buku, brosur, 
artikel, syarahan dan risalah pendek tentang Islam yang mencakup segenap aspek pemikiran dan amalan Islam. 
Pemikirannya telah mempengaruhi tiga generasi Islam di seluruh dunia, dan karyanya telah diterjemahkan ke dalam 
lebih empat puluh bahasa yang berbeza (Ahmad and Ansari, 1979). Himbauan tentang pusaka dan warisan 
intelektualnya yang bermakna ini dilakar oleh Ahmad Idris dalam pengantarnya kepada buku Al-Hukumah al-Islamiyah 
karya al-Maududi: “Sesungguhnya saya telah bertahun-tahun menarik ilham daripada setiap yang sampai ke tanganku 
daripada tulisan-tulisan Hujjat al-Islam Ustadh al-Kabir Abul A‘la al-Mawdudi, yang membangkitkan kecintaanku kepada 
kitab-kitabnya, sampai mengalir kalimah-kalimahnya, garis-garis tulisannya, dan pandangan-pandangannya ke dalam 
fikiran, dhamir dan ruhku.” (al-Mawdudi 1997). Tinjauan terhadap kajian-kajian terdahulu menyingkapkan sejumlah 
penelitian saintifik dan mutakhir yang menganalisis pemikiran al-Maududi dan pengaruhnya yang meluas dalam 
menjawab cabaran abad ke-20. Namun fokus terhadap tafsirnya yang klasik masih kurang diperhatikan terutamanya 
kesannya terhadap perkembangan harakat tafsir pada abad ke-21.  

Dalam artikelnya tentang kekuatan manhaj dan khittah tafsir Sayyid Mawdudi dalam kitabnya Tafhim al-Qur’an, 
Noor Mohammad Osmani et al. (2023) mengupas tentang percubaan al-Maududi untuk menjawab cabaran dan 
tantangan moden yang ditimbulkan oleh anasir-anasir Barat, sekular, orientalis, apologis, dan anti-hadith dalam tradisi 
moden tafsir yang cuba memutarbalik ajaran-ajaran wahyu dan sumber keilahiannya. Dalam artikelnya yang lain, Noor 
Mohammad Osmani dan Md Habibur Rahman (2023) menganalisis pengaruh Isra’iliyyat dalam tafsir Maududi. Ia 
merumuskan pendiriannya yang sederhana terhadap riwayat-riwayat Isra‘iliyyat dengan tidak menerima atau 
menolaknya secara keseluruhan. Beliau berusaha mengenalpasti persamaan dan perbezaannya dengan al-Qur’an dan 
menyimpulkan bahawa khabar yang dikutip dari teks-teks Bible ini adalah bahagian yang tak terpisahkan dari tafsiran 
al-Qur’an, yang harus diperhalusi dengan saksama dan teliti. Pengaruh al-Maududi di rantau Asia Tenggara ditinjau 
oleh Mohd Kamal Hassan (2003) dalam artikelnya yang menunjukkan kesannya yang ketara dalam kebangkitan Islam 
dan semangat revivalisme yang ditimbulkan oleh pembacaan interpretatifnya terhadap Islam dan idea-idea revivalisnya 
yang menjalar dari Maghribi ke Indonesia, dan dalam praktik pemikir dan aktivisnya dari Mesir, Algeria, Iran, Malaysia 
dan Sudan yang mengartikulasikan visi Islam yang holistik.  

Analisis ini diperkuat oleh Mohd Faizal P. Rameli dan Suhaida Mohd Amin (2010) dalam kajian mereka yang 
menyorot pemikiran politik al-Mawdudi dan ikhtisar tentang konsep dan teori-teori politiknya (siyasah syariyyah) dan 
hubungannya yang mendalam dengan masalah-masalah politik dan kekhalifahan di dunia Islam. Festschrift 
penghargaan yang dikeluarkan pada 1979 bertajuk Islamic Perspectives: Studies in Honour of Mawlana Sayyid Abul 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Amir and Rahman, 2025/ Journal of Madani Society, 4(1), 4-15. 6 
 
 

A‘la Mawdudi suntingan Khurshid Ahmad dan Zafar Ishaq Ansari menghimpunkan penulisan sarjana Islam tentang 
Mawdudi dalam menghormati dan meraikan sumbangan dan idealisme serta nilai kesarjanaannya yang luas. Selain itu 
kajian tekstual yang berbobot oleh orientalis Barat seperti Charles J. Adams (1988) turut meneliti kekuatan tafsir Tafhim 
al-Qur’an di samping kajian-kajian tematik lainnya yang memperhalusi garis pemikiran tradisional dan nuansa tafsirnya 
yang ringkas (Mustansir Mir, 1985). Justeru artikel ini bermaksud meneliti tafsir al-Maududi Tafhim al-Qur’an dan 
menyorot corak interpretasinya yang diskursif (kalami tafsir) dan melihat pengaruh dan implikasinya yang mendalam 
terhadap perkembangan wacana tafsir di abad baru. 

2. Kaedah Penyelidikan 
Metode kajian ini bersifat deskriptif-kualitatif (naratif) dari jenis tinjauan pustaka dan analisis isi. Ia mengkaji teks 

kitab Tafhim al-Qur’an dan meneliti kandungan dan indikator-indikator asas tentang manhaj dan doktrin tafsirnya. 
Dalam hubungan ini, kajian menerapkan pendekatan sosio-historis dan kontekstual Abdullah Saeed untuk melihat 
dialektika antara tafsir dan penafsir. metode pragmatik Salwa El-Awa yang melihat koherensi struktural dan tematik al-
Quran dan pendekatan tafsir kronologis Muhammad ‘Abid al-Jabiri dan hermeneutik Khaled Abou el-Fadl untuk 
menemukan relevansinya dengan nilai dan lingkungan moden. 

3. Hasil Kajian 
Bahagian ini terbahagi kepada beberapa subseksyen utama. Pertama, dibincangkan riwayat hidup dan latar 

intelektual Sayyid Abul A'la al-Mawdudi, yang menjadi konteks penting untuk memahami visi penafsirannya. Kedua, 
bahagian ini menganalisis pemikiran dan doktrin asas yang mendasari karya beliau, Tafhim al-Qur'an, khususnya 
berkenaan prinsip-prinsip usul al-tafsir yang digunakannya. Analisis ini turut disertakan dengan latar belakang 
sejarah serta perkembangan disiplin ilmu tafsir, ta'wil, dan interpretasi teks al-Qur'an bagi memberikan konteks yang 
lebih menyeluruh. Ketiga, penelitian difokuskan kepada tema-tema dominan dan manhaj (metodologi) khusus yang 
digariskan dalam Tafhim al-Qur'an. Akhir sekali, bahagian ini menilai pengaruh serta implikasi penafsiran tematik al-
Mawdudi terhadap gerakan pembaharuan Islam (tajdid) dan perkembangannya dalam kesedaran keagamaan 
masyarakat Muslim moden.  

Abul A‘la al-Mawdudi dilahirkan pada 3 Rajab 1321 H/25 September 1903 M di Aurangabad, India (ketika itu 
Aurangabad berada dalam wilayah Andhra Pradesh, Hyderabad, Deccan [kini Maharashtra] sebelum diduduki oleh 
India pada 1948). Mawdudi tumbuh dalam persekitaran agama yang tebal dan meransangkan pemikirannya. Ia berasal 
dari susur galur keluarga yang salih dan terhormat yang berpangkal dari nasab Nabi Muhammad (saw) sebelah 
bapanya. Bapanya, Maulana Ahmad Hasan (lahir 1855 M) adalah seorang peguam. Maududi merupakan anak bongsu 
daripada tiga beradik. Jalur keturunannya terhubung dengan silsilah sufi Chisthi, dan namanya dinisbahkan kepada 
pengasas tariqah, iaitu Khawajah Syed Qutb ul-Din Maudood Chishti (w. 527 H). Pendidikan awalnya ditangani dengan 
baik oleh sang ayah, yang mengupah guru-guru dan tutor untuk mengajarkannya di rumah dalam berbagai bidang 
pengetahuan. Kemudiannya ia melanjutkan pelajaran secara formal, sehingga ke peringkat menengah di Madrasah 
Furqaniyah, sekolah tinggi yang terkenal di Hyderabad, yang menggabungkan subjek tradisional Islam dan Barat dalam 
silibus pendidikan. Selanjutnya ia memasuki Darul Uloom, Hyderabad (India) bagi meneruskan pengajian ke peringkat 
ijazah.  

Pembelajarannya bagaimanapun terjejas dengan kematian ayahnya selang enam bulan kemudian, yang 
memaksanya untuk menyelesaikan pengajian di luar, dalam usia 16 tahun, dengan instruksi dan subjek moden yang 
terhad, dan pendidikan yang terbatas dalam bahasa-bahasa Eropah dan Inggeris. Setelah pengajian formalnya 
terganggu, dan bagi menyara kehidupannya, Maududi menceburkan diri dalam bidang kewartawanan bersama 
abangnya dan bekerja sebagai jurnalis untuk akhbar Madhya Pradesh. Pada 1918, dalam usia 15 tahun, beliau telah 
menyumbangkan penulisannya dalam akhbar penting Urdu, dan tiga tahun kemudian, pada 1920, ketika berusia 17 
tahun, beliau dilantik sebagai editor akhbar tempatan Taj, yang diterbitkan dari Jabalpore (sekarang negeri Madhya 
Pradesh, India). Pada akhir 1920, Maududi berpindah ke Delhi untuk menganggotai staf editorial dua akhbar Muslim 
yang berafiliasi dengan badan Jam‘iyat-i Ulama-i Hind, sebuah pertubuhan politik Deoband dan organisasi ulama-
ulama Islam, iaitu akhbar Muslim (1921-1923), dan kemudiannya al-Jam‘iyat (1925-1928). Hasil kerja editorialnya, al-
Jam‘iyat telah menjadi akhbar utama masyarakat Islam di Asia Selatan. Dalam waktu yang sama, Maududi juga bekerja 
di Dar ul Islam Trust, Panthankot, sebuah akademi penyelidikan Islam yang diasaskan oleh filantropis Muslim, 
Chaudhry Niaz Ali Khan. 

Maududi sempat menyambung pengajiannya pada 1921 dan mempelajari ilmu tafsir, hadith, fiqh dan bahasa 
Inggeris (Barom, 2020).  Beliau turut mendalami bahasa Urdu, Arab dan Parsi secara otodidak. Pada 1933, Maududi 
memulakan berkala bulanannya sendiri dalam bahasa Urdu, Tarjumanul Quran (interpretasi al-Qur’an) dan menulis 
tentang Islam, dan konfliknya dengan imperialisme dan modernisasi. Karangannya telah menarik dokongan yang 
meluas yang mendorong terealisasinya jemaah Jama‘at-i-Islami. Beliau bertanggungjawab menyediakan manifesto 
dasar Jamaat-e-Islami yang berusaha membentuk sistem hidup Islam dan tatanannya yang menyeluruh di dunia, 
sebagai disimpulkan dalam suratnya kepada Maryam Jameelah: “Tahukah anda bahwa sejak tahun 1941, suatu 



Amir and Rahman, 2025/ Journal of Madani Society, 4(1), 4-15. 7 
 
 

organisasi Jama‘at-e-Islami telah bergiat di anak benua India-Pakistan. Jama‘at-e-Islami berjuang untuk menyebarkan 
dan menerapkan ideologi yang telah saya paparkan dalam karya-karya saya” (Maryam Jamilah, 1983: 60). 

Maududi dikenang sebagai penulis, ahli falsafah, sasterawan, aktivis politik, intelektual awam dan reformer dari 
jalur neofundamentalis atau neonormativis (Sheila Mcdonough, 1984: 2). Ia dianggap antara pemikir dan ideolog 
terpenting dalam pergerakan dakwah dan harakah Islam di Pakistan, yang mana idea dan karyanya dalam falsafah, 
hukum, kalam, moraliti dan sosiologi dan fikiran-fikiran etikanya banyak menghimbau nilai-nilai akhlak Islam dari 
perspektif sunni, yang “dimotivasi oleh dorongan yang kuat untuk menyampaikan kepada umat sebahagian dari 
imperatif etika yang baru yang sangat berpengaruh dalam membentuk pemikiran dan emosi Muslim.” (Sheila 
Mcdonough, 1984) Ia telah membawa perubahan penting dalam harakat politik semasa dengan menggembleng 
gerakan massa seperti pergerakan Khilafat dan Tahrik-e Hijrat yang aktif dalam penentangannya terhadap penjajah 
Inggeris (Husain, Z., 1986: 61) di mana beliau menggesa umat Islam untuk berpindah ke Afghanistan bagi mengelakkan 
penindasan British.  

Maududi telah menghasilkan lebih 150 buah buku dan risalah yang prolifik. Karya-karya yang produktif ini 
diedarkan oleh penerbitnya Messrs Islamic Publications Ltd. yang berpangkalan di Lahore. Tulisannya berasal daripada 
terjemahannya ke atas buku-buku berbahasa Arab dan Inggeris ke dalam bahasa Urdu yang membahas intisari falsafah 
dan hukum-hakam Islam, faham ekonomi, sosio-politik, teologi spekulatif, dan prinsip tawhid. Ia turut memberikan 
tafsiran al-Qur’an dan hadith yang substantif yang dihuraikan dalam tulisan-tulisannya yang seminal seperti Tafhim al-
Qur’an, Al-Hukumah al-Islamiyyah, Tarjuman al-Qur’an (jurnal), Shahadat al-Haq, Tajdid wa Ihya’-i-Din, Jihad fi 
Sabilillah, Fatawa al-Mawdudi: Rasa’il wa Masa’il, Khilafah wa Mulukiyyat, Al-Hijab, Manifesto of Jama’at-i-Islami, Life 
after Death, The Process of Islamic Revolution, Islamic Law and Constitution, dan sebagainya.    

Beliau turut menghasilkan dua jilid kitab Seerat-un-Nabi (saw). Karyanya dalam mauduk ekonomi termasuklah 
Sud (interest), Islam Aur Jadid Ma’ashi Nazariyat (Islam dan ideologi ekonomi moden), Mas’ala-i-Milkiyat-i-Zamin (soal 
pemilikian tanah), Insan ka Ma‘ashi Mas’ala (masalah ekonomi manusia dan penyelesaian Islamnya), Qur’an Key 
Ma‘ashi Nazriyat (sudut pandang Qur’anik tentang ekonomi), Ma‘ashiyat e Islam (ekonomi Islam), dan Islami Ma‘ashiyat 
Key Bunyadi Usul (prinsip asas ekonomi Islam). (Mawdudi, 2011; Gilani, 1982). Manhajnya dalam penulisan adalah 
bersandarkan kepada hujah al-Qur’an dan hadith yang sahih, dan berpijak pada prinsip syar‘i yang qat‘i. Penjelasannya 
didukung oleh dalil dan fatwa-fatwa klasik yang memperlihatkan keluasan nilai ijtihad dan rasionalitas akal. Fikrahnya 
bergaris moderat dan sederhana, seperti digambarkan oleh Khurram Murad (1992) dalam pengantarnya kepada buku 
Khutubat karya Maududi: “Sesiapa yang membaca wacana Sayyid Mawdudi tidak sukar untuk memahami niat dan 
matlamat yang disampaikan dan dilontarkannya. Seseorang mungkin tidak bersetuju dengannya, atau merasakannya 
tidak mengilhamkan, tanpa dapat menafikan yang Sayyid Mawdudi bercakap dengan bahasa yang sama dan 
menyampaikan pesan yang sama seperti yang dibawakan al-Qur’an dan (hadith) Nabi (saw).”  

Tulisannya menzahirkan pandangan yang syumul tentang Islam, dan mengungkapkan konsep dualistiknya yang 
merangkul aspek ruhiyah dan maddiyah. Kesan ini seperti yang terungkap dalam bukunya Islamic Way of Life: 
“Karakteristik utama dari konsep kehidupan Islam adalah ia tidak mengandungi konflik, tidak, tiada pemisahan yang 
signifikan antara kehidupan spiritual dan duniawi (sekular). Ia tidak membataskan dirinya hanya untuk menyucikan 
kehidupan rohani dan moral manusia dalam pengertiannya yang sempit. Lapangannya menjangkau ke seluruh ruang 
kehidupan.” (Maududi, 1992).Maududi juga dikatakan pernah menterjemahkan buku Qasim Amin, Al-Mar’ah al-Jadidah 
(Wanita Baru - The New Woman) ke dalam bahasa Urdu ketika usianya 14 tahun, dan 3,500 halaman daripada kitab 
Al-Hikmah al-Muta‘aliyah fi al-Asfar al-‘Aqliyya al-Arba‘a (the Transcendent Philosophy of the Four Journeys of the 
Intellect), karya mistik yang dihasilkan oleh tokoh falsafah Islam asal Parsi, Sadr al-Din Muhammad Shirazi yang dikenal 
sebagai Mulla Sadra (980-1050 H/1571-1640 M), tokoh seminal dalam mazhab Ishraqi pada abad ke-17. 

Kegiatannya dalam pergerakan dakwah dan politik terserlah dengan kepimpinannya dalam Jama‘at Islami di 
Pakistan yang dibentuk pada 26 Ogos 1941 bagi menggerakkan perubahan sosio-politik dan menegakkan kekuasaan 
Islam (Iqamat-i-din). Selaku aktivis dan pengasasnya ia berperanan sebagai Ameer nya dari 1941-1972. Cabang 
Jama‘at Islami kini berkembang di India, Bangladesh, Kashmir, Sri Lanka dan tempat-tempat lain sebagai gerakan 
Islam yang moderat pada abad ke-20. Fikrah Mawdudi berpengaruh terhadap kebangkitan Islam moden dan jaringan 
revivalisnya yang meluas di Mesir, Algeria, Iran dan Sudan (Barom, 2020:4). Ia mewakili sosok mujaddid abad ke 20 
yang telah memberikan dharma yang termahal dalam pembangunan fikrah dan idealisme bermazhab ‘Mawdudisme” 
(Zakariya 1983) dan penggerak harakat kader yang terbesar dan aktif di selatan India.  

Gerakannya yang signifikan diiktiraf dan berkembang luas dalam kesedaran sosio-religius dan tradisi revivalnya 
dari Maghribi ke Malaysia (Mohd Kamal Hassan, 2003). Menurut Charles J. Adams dalam makalahnya bertajuk 
“Mawdudi and the Islamic State”: “tatkala sampai masanya untuk menuliskan perkembangan sejarah Islam dalam abad 
kedua puluh, nama Maududi nescaya menduduki tempat yang terunggul dan tersendiri dalam halamannya.” (Adams, 
1983) Maududi berperanan dalam sejarah moden Islam di Pakistan yang mengungkapkan premis dan jalur Islamnya 
yang ortodoks. Beliau antara tokoh Islam pertama yang membangunkan kefahaman dan ideologi politiknya yang 
moden, dan merencanakan aksi sosial untuk merealisasikan visinya dalam menanamkan akidah salaf sebagai pembela 
kubu revivalis (Nasr, 1995).  



Amir and Rahman, 2025/ Journal of Madani Society, 4(1), 4-15. 8 
 
 

Fikrah Maududi yang kritis banyak terkesan dari pengaruh al-Ghazali, Ibn Taimiyah, Shah Waliyullah al-Dehlawi 
(1703-1762) (Shahed, 2010), Muhammad Iqbal, Altaf Husain Hali, Abul Kalam Azad dan lain-lain (Hasan, 1984). Ini 
dizahirkan daripada tulisan-tulisannya yang banyak merujuk dan membahaskan ide-ide al-Ghazali dan Ibn Taimiyah 
serta fuqaha Islam yang lain. Falsafah dan teori-teori politik Maududi turut memberikan impak yang signifikan kepada 
pemikiran revolusi yang didengungkan oleh Hasan al-Banna, Ayatollah Khomeini dan Sayyid Qutb (Rahman et al., 
2012). 

Pada tahun 1938 Maududi berhijrah ke Timur Punjab atas pelawaan Muhammad Iqbal untuk mendirikan pusat 
pengajian Dar al-Islam di Panthankot, di wilayah Punjab. Institusi ini diwujudkan untuk mengajarkan ilmu pengetahuan 
moden yang bertujuan untuk melahirkan pelajar Islam yang alim dan punyai pengetahuan tentang falsafah politik Islam. 
Perguruan tinggi ini kemudiannya dipindahkan ke Lahore setelah beliau menjawat presiden. Mawdudi turut berkhidmat 
sebagai dekan di Fakulti Teologi, Islamia College selama setahun. Ia turut dilantik sebagai jawatankuasa penasihat 
bagi pembangunan Universiti Islam Madinah dan menjadi sebahagian daripada anggota akademiknya sejak 
penubuhannya pada 1962. (Husain, 1986: 62).  

Dalam tulisannya yang monumental, Dasar-Dasar Islam (dikutip dari khutbah-khutbah jumaatnya), Maududi 
menggariskan prinsip-prinsip Islam yang fundamental merangkumi iman, Islam, solat, puasa, zakat, haji dan jihad. 
Menanggapi kepentingan untuk melahirkan jil al-Qurani yang beriltizam dengan landas dan pangkal tawhid ini, Maududi 
mengusulkan: “kerana Allah telah memasukkan kita ke dalam kelompok masyarakat Muslim, maka satu-satunya cara 
untuk memperlihatkan rasa terima kasih kita kepadaNya adalah dengan menjadi orang Muslim yang benar...erti 
menerima Islam adalah bahawa seseorang harus dengan penuh kesedaran dan kesengajaan menerima apa yang telah 
diajarkan oleh Rasulullah (saw), dan bertindak sesuai dengan ajaran tersebut. Barangsiapa yang berbuat demikian, 
maka ia adalah seorang Muslim, dan barangsiapa yang tidak berbuat demikian, ia bukanlah seorang Muslim.” (Maududi 
1984: 4- 5).  

Pemikiran yang dituangkan dalam buku ini menekankan kepentingan menggabungjalin antara ilmu dan amalan, 
teori dan praktis, seperti dinyatakannya tentang kepentingan menuntut dan mencari ilmu pengetahuan dalam Islam: 
“seseorang tidak dapat menjadi seorang Muslim tanpa memiliki pengetahuan, kerana Islam tidak diperolehi kerana 
faktor keturunan, tetapi kerana pengetahuan. Kalau orang yang bersangkutan tidak mengetahui apa yang diajarkan 
oleh Nabi Muhammad (saw), bagaimana ia boleh menyatakan keimanannya kepada ajaran tersebut dan 
mempraktikkannya? Dan bila ia menyatakan keimanannya tanpa kesedaran dan tanpa pengertian mengenai ajaran 
tersebut, bagaimana ia dapat menjadi seorang Muslim?” (Maududi 1984: 5)  

Islam menurutnya, adalah penyerahan yang bulat kepada Tuhan. Dan ini lahir daripada kesedaran, dan bukan 
bertaklid buta kepada kebiasaan atau aturan-aturan naif masyarakat, seperti diungkapkannya tentang perbezaan 
antara iktikad yang terbit dari ijtihad dan taklid kepada adat: “Islam tidak lain adalah penghambaan seseorang semata-
mata kepada Allah. Ia sama sekali tidak mengikuti kemahuannya sendiri, atau kemahuan nenek moyangnya atau 
kemahuan keluarga dan sukunya, atau kemahuan kaum ulama atau kiyai, kemahuan pemerintah, hakim atau 
kemahuan sesiapa pun yang lain, selain kehendak Allah semata-mata.” (Maududi 1984)  

Mengikuti secara semberono hukum dan aturan-aturan manusia, menurut Maududi, telah menjerumuskan 
manusia ke lembah kufur, kerana metodologi-metodologi selain dari kitab Allah dan sunnah RasulNya (saw) telah 
mengenepikan garis yang ditentukan Allah, dan cara-cara kufur yang ditempuh ini adalah “bertentangan dengan 
petunjuk-petunjuk yang diterima dari Allah.” Perbezaan yang nyata antara Islam dan kufur ini sebagai dijelaskan dalam 
ayat al-Qur’an, surah al-Ma’idah, (5:44): “Barangsiapa yang memutuskan tidak menurut apa yang diturunkan Allah, 
maka mereka itu adalah orang yang kafir”, serta ayat 38 surah Ali ‘Imran (3:38): “Maka apakah mereka mencari agama 
yang lain dari agama Allah, padahal kepadaNya lah menyerah segala yang di langit dan di bumi, baik dengan rela atau 
terpaksa dan hanya kepada Allah lah mereka dikembalikan.” Mengulas ayat-ayat ini, Maududi menyatakan: “Nah, 
apabila seseorang mengenepikan cara-cara yang telah digariskan Allah dan memutuskan untuk melakukan sesuatu 
dengan cara yang lain, maka sesungguhnya ia telah mengikuti jalan kufur. Dan apabila ia selama hidupnya menempuh 
cara-cara kufur dalam melakukan segala sesuatu, maka ia adalah seorang kafir. Apabila ia mematuhi petunjuk Allah 
dalam sebahagian masalah, dan dalam masalah-masalah yang lain mengikuti kemahuannya sendiri atau adat 
kebiasaan masyarakat atau aturan-aturan buatan manusia, maka ia telah terlibat dalam kekufuran sejauh 
pembangkangannya terhadap hukum-hukum dan aturan-aturan Allah.”  (Maududi 1984) 

Maududi turut mengungkapkan pemahaman tentang jihad dalam bukunya yang termasyhur, Jihad in Islam (Jihad 
dalam Islam) yang dikeluarkan secara berkala dengan nama al-Jam‘iyat pada 1927 dan dijilid sebagai naskhah utuh 
pada 1930. Asalnya ia dikutip daripada ucapan-ucapannya pada tahun 1929 ketika berusia 26 tahun. Ia merupakan 
karyanya yang pertama dihasilkan usai Perang Dunia, yang merumuskan sikapnya yang tuntas dalam menegakkan 
jihad, mencerakinkan hak-hak kaum dhimmi yang dipelihara oleh agama, menghuraikan perbezaan antara faham 
imperialisme dan revolusi Islam, dan akar revolusi dalam akidah Islam. Menurutnya, istilah jihad telah disalah tafsir 
kerana dakyah yang dibikin oleh penjajah dalam menghadkan pengertian Islam kepada “agama” dan umat Muslim 
sebagai “bangsa”. Menurutnya: “sekiranya Islam hanya “agama”, dan umat Muslim hanya sebuah “bangsa”, menurut 
kefahaman yang lazim diterima dari istilah ini, maka jihad – walaupun ia telah diangkat sebagai “ibadah yang paling 



Amir and Rahman, 2025/ Journal of Madani Society, 4(1), 4-15. 9 
 
 

afdal” dalam Islam – akan kehilangan makna dan terhakis fungsinya. Tetapi Islam bukan sekadar nama bagi suatu 
“agama” dan umat Muslim bukan gelar suatu “bangsa”. Kenyataannya adalah Islam adalah ideoloji yang revolusioner 
yang mengarah untuk merobah struktur sosial di seluruh dunia dan membangunnya semula dengan prinsip dan 
idealnya. “Umat Muslim” adalah gelar bagi “gabungan revolusi antarabangsa” yang digerakkan oleh Islam untuk 
menjalankan program revolusionernya. “Jihad” merujuk kepada perjuangan revolusi tersebut dan kesungguhan usaha 
yang digembleng oleh parti/umat Islam untuk mencapai hasrat ini.” (Maududi, 2017)  

Berikutnya pada tahun 1930 beliau mengeluarkan karyanya yang lain Risalat-e-Diniyat (yang diterjemahkan 
sebagai Towards Understanding Islam (1960) oleh Dr Abdul Ghani, Pengarah Instruksi Awam, Afghanistan, dan direvisi 
oleh Khurshid Ahmad) yang dijadikan buku teks di banyak sekolah dan kolej. Ia memuatkan perbincangan dasar 
tentang makna Islam, sifat kekufuran dan keimanan, sejarah kenabian, rukun iman yang lima, cara hidup Islam dan 
hikmah ibadah, din dan shariah serta rasional di sebalik pengutusan para nabi (as) (Maududi, 1960). 

Dalam kajiannya tentang idea-idea politik, dan ekonomi, beliau merumuskan prinsip asas Islam yang menolak 
dasar asabiyah, nasionalisme dan kebangsaan dan menegakkan doktrin akidah berasaskan faham ‘ummah 
Islamiyyah’. Beliau mengkritik faham nasionalisme, pluralisme dan feminisme sebagai dakyah Barat dan bentuk 
penjajahan baru (isti‘mar al-ruhi wal fikri) dalam membendung gerakan rakyat. Beliau turut mengkaji rantaian ekonomi 
dan keperluan menegakkan kebajikan umum dengan menawarkan paradigma dan dasar ekonomi yang dikenal sebagai 
“Mawdudi Economics”. Dalam waktu ketika dunia Islam jauh tertinggal dan lemah daripada bangsa-bangsa kapitalis 
dan komunis, cabaran Maududi terhadap sistem-sistem tersebut adalah sangat berani dengan menganjurkan tatanan 
ekonomi Islam yang masih belum teruji keandalannya (Chapra, 2004). 

Dalam pertengahan tahun 60-an, Maryam Jameelah, atau Margaret Marcus, telah mengutuskan warkah dan 
berkorespondensi dengan Abul A‘la Maududi untuk bertukar pandangan tentang dakwah dan situasi dunia Islam. Surat-
surat yang terkirim ini memperlihatkan kecerdasan dan kekritisannya tentang kepercayaan agama di Barat dan 
kecenderungannya pada aliran tradisional dan konservatif yang membentuk mazhab dan pandangan hidup yang 
dipegangnya. Faham tradisional ini mendasari perjuangan keduanya dalam menjawab tantangan modernisme, 
sekularisme, liberalisme, zionisme, materialisme, dan mencari alternatif Islam terkait dengan idealisme hukum, dan 
teori-teori sosial, ekonomi dan nilai pencerahannya, serta hubungannya dengan gerakan revivalis dan kehidupan politik 
yang praktis. Kesamaan fikrahnya dengan Maududi ini diungkapkan oleh Maryam dalam suratnya yang bertarikh 31 
Januari, 1961: “baru semalam saya menerima surat anda menyatakan bahawa ketika anda membaca rencana-rencana 
saya anda merasa seolah-olah anda membaca buah fikiran sendiri. Di sini saya ingin menyatakan bahawa ketika 
membaca buku-buku dan risalah-risalah anda saya juga merasa bahawa seolah-olah saya membaca fikiran-fikiran 
saya sendiri cuma yang berbeza fikiran-fikiran itu ditulis oleh anda dalam bentuk yang lebih bertenaga dan lebih 
sempurna daripada tulisan saya.” (Maryam Jamilah, 1983)       

Wacana yang intens antara Maryam Jamilah dan Abul A‘la turut mengungkapkan citra keduanya tentang falsafah 
dan nilai-nilai fundamental Islam, dan kesan modernisme yang menghakis keyakinan agama, dan transisi globalnya 
paska-perang, serta upaya untuk menangani kepincangan masyarakat Islam, dan sistem sosialnya yang berkecamuk, 
serta pengalaman Maryam Jamilah menempuh kehidupan metropolis di Amerika yang mencabar keyakinan dan 
akidahnya dan hasratnya untuk mendekati Islam: “Adakah anda pernah membaca “Islam di Persimpangan Jalan” oleh 
Muhammad Asad yang membincangkan masalah ini (saudara baru) dengan panjang lebar? Tidakkah satu hal yang 
memeranjatkan apabila anda merasa takjub bagaimana seorang gadis seperti saya yang dilahirkan di rumah tangga 
Amerika yang tipikal boleh memeluk Islam?” (Maryam Jamilah, 1983)       

Maududi merangka konsep dan sistem politik Islam bercorak teodemokrasi yang menggabungjalin kedaulatan 
Tuhan (hukumat Ilahiyat) dengan kerajaan manusia (khilafah insaniyah). Ia memandang kuasa pemerintahan tertakluk 
pada Tuhan dan dilaksanakan oleh rakyat mengikut ketentuan yang ditetapkan al-Quran dan hadith. Manusia dalam 
hal ini adalah khalifah Allah yang berwenang di muka bumi untuk menegakkan ajaran-ajaran tauhid yang meliputi 
seluruh aspek kehidupan manusia. Maududi justeru mengecam keras politik yang mengekang kebebasan rakyat, yang 
berbentuk otokrat, monarkis, feudalis, dan represif. Dalam hal ini ia menyatakan dalam bukunya Let Us be Muslims 
(Khutubat): “tidak ada manusia yang harus memerintah manusia lain; semua manusia harus tunduk kepada hanya satu 
Tuhan. Justeru, perubahan yang fundamental diperlukan dalam kerangka pemerintahan manusia. Kalangan yang 
memerintah tidak harus menjadi tuan tetapi, menyedari Tuhan sebagai satu-satunya Penguasa, mereka harus 
memerintah sebagai wakil dan Khalifahnya.” Menanggapi persoalan teodemokrasi yang digagaskannya ini beliau 
menarik perbandingan tentang din demokrasi: “apakah maksudnya din rakyat itu? Maksudnya adalah bahawa rakyat 
suatu negeri – adalah pemegang kedaulatan yang tertinggi di negara tersebut; bahawa mereka harus diperintah dengan 
syari‘ah yang mereka buat sendiri, dan bahawa seluruh penduduk negeri itu harus menyatakan patuh dan menghamba 
kepada penguasa demokratis mereka sendiri.  

Nah, bagaimana din ini dapat ditegakkan kecuali apabila dominasi atas negeri tersebut benar-benar berada di 
tangan kekuatan-kekuatan demokratis, dan kecuali apabila suatu syari‘ah yang demokratis dilaksanakan.” (Mawdudi, 
1985). Alhasil perbincangan singkat tentang biografi al-Mawdudi ini telah memberikan garis besar tentang latar 



Amir and Rahman, 2025/ Journal of Madani Society, 4(1), 4-15. 10 
 
 

pemikiran dan kecenderungan ideologi dan fahamannya yang membentuk aliran pemikiran salafis yang cuba 
dikembangkannya dalam menghadapi cabaran moden. 

4. Perbincangan 
4.1. Pemikiran Mawdudi Tentang Islam 

Garis besar pemikiran Mawdudi tentang Islam dirumuskan dalam magnum opusnya, Tafhīm al-Qur’an yang 
diusahakan secara konsisten selama 30 tahun yang menfokuskan kepada interpretasi al-Qur’an dengan al-Qur’an. 
Tafsir ini diterbitkan dalam 6 jilid yang menghuraikan kefahaman al-Qur’an dalam konteks semasa. Ia menganalisis 
tema-tema yang mengesankan terkait dengan pola kemasyarakatan dan idealisme gerakan dan aspirasi Islam yang 
universal. Ia berusaha “menunjukkan kerelevenan al-Qur’an dengan masalah sehari-hari” (Osmani, 2023). Kupasannya 
menzahirkan hubungannya yang praktikal dalam kehidupan individu dan sosial dan memperlihatkan nilai keuniversalan 
Islam serta dampak etika dan moralnya yang utuh yang membentuk risalah dan pandangan hidupnya. Naskhah asal 
tafsir yang diterbitkan dalam tulisan Urdu ini telah diterjemahkan oleh Zafar Ishaq Ansari (1932-2016) atas restu 
Maududi sendiri dengan tajuk Towards Understanding the Qur’an. Ia kini menjadi antara rujukan terpenting dan 
autoritatif yang menyediakan huraian dan terjemahan terperinci al-Quran dalam bahasa Inggeris dan diiktiraf sebagai 
salah satu kitab tafsir yang terbaik dihasilkan di abad mutakhir. Tafsirnya memuatkan suatu pendahuluan ringkas yang 
ditulis oleh Maududi yang membataskan kepada persoalan-persoalan asas terkait dengan pemahaman al-Qur’an 
secara keseluruhan.  

Persoalan lain yang terkait secara spesifik dengan setiap surah dan ayat dijelaskan dalam bahagian notanya. 
(Mawdudi, 2016). Berbeza dengan kebanyakan pentafsir klasik, Mawdudi menggunakan teknik yang standard dalam 
membawakan tafsirannya tentang ayat serta latar dan konteks sejarahnya (asbab al-nuzul) dengan merujuk kepada 
athar dan sunnah Rasulullah (saw) yang sahih. Menurut Zafar Ishaq Ansari dalam pengantar terjemahannya kepada 
kitab Tafhim al-Qur’an – Towards Understanding the Qur’an: “Tafhim al-Qur’an oleh Mawlana Maududi di samping 
menjadi salah satu karya tafsir berbahasa urdu yang paling luas dibaca, juga merupakan kunci kepada latar kehidupan 
dan misinya.” (Mawdūdī, 2016). Karya ini lahir dari pengetahuannya yang kaya dan mendalam tentang al-Qur’an, yang 
memberikan wawasannya yang jauh dan penjelasan yang berharga tentang ajaran-ajaran sosial, ekonomi, dan 
hukumnya. Ia berusaha menjawab banyak persoalan kontemporer dan menjadikan al-Qur’an sepenuhnya relevan 
dengan kemusykilan dan permasalahan hari ini. (Mawdūdī, 2016) 

Menurut Mustansir Mir (1990) karya multi-jilid ini adalah tafsir al-Qur’an yang utama pada abad kedua puluh. Kitab 
ini mencakup keseluruhan pemikiran dan doktrin al-Qur’an - dan Islam dan merupakan magnum opus Maududi, yang 
digelar Wilfred Cantwell Smith sebagai “pemikir moden Islam yang paling sistematik” (Cantwell, 1977). Terjemahan 
Tafhim al-Qur’an oleh Zafar Ishaq Ansari ini dilengkapi dengan dokumentasi yang lengkap tentang semua petikan yang 
dibuat dalam karya asal, termasuk semua riwayat hadith, dan turut memuatkan terjemahan indeks dari naskhah 
Urdunya, dan menambahkan glosari, nota biografi, bibliografi dan indeks umum (Mustansir Mir, 1990). Dalam tafsirnya, 
Maududi turut memberikan penilaian yang kritis terhadap riwayat-riwayat isrā’īliyyāt, yang dicabut daripada naratif 
Perjanjian Lama (ahadith al-Tawrah). Sejak tahun-tahun 900 M, para ulama, ahli hikayat dan sasterawan Islam yang 
menulis tentang sejarah banyak mengutip daripada autoriti seperti Wahb b. Munabbih (w. 114/732), dan Ibn Ishaq (w. 
150/767) yang mengarang teks-teks terawal dalam tradisi Islam. Kebanyakan  sumbernya ini disampaikan tanpa isnad 
yang disalin dari pengetahuan Yahudi dan Kristian, di mana materi-materi ini diambil secara sembarangan dari Ahl al-
Kitab (Jonathan and Brown, 2019)  

Beliau menyajikan al-Qur’an sebagai kitab petunjuk untuk kehidupan manusia dan sebagai pedoman bagi gerakan 
dan jamaahnya (Jamaat-i-Islami) untuk menjalankan dan menerapkan petunjuk tersebut dalam kehidupan manusia, 
dan dalam perjuangan untuk menegakkan tatanan dunia yang dikehendaki al-Qur’an (Khurshid 1979). Ia adalah produk 
seumur hidupnya, yang mulai dirangka pada Februari 1942 sewaktu berusia 39 tahun sehingga Mei 1973. Ia 
diusahakan sepanjang hidup sejak dikeluarkan pertama kali pada 1950 ketika Maududi masih dipenjara, sehingga 
penerbitan terakhirnya pada 1973 (Khurshid, 2016). Dalam eseinya yang ringkas yang dimuatkan dalam buku Mashahir 
Ahl-e-‘Ilm kī Muhsin Kitāben (Books that moved the intellectual luminaries) Maududi menyingkapkan keasyikannya 
dengan al-Qur’an: “demikian pula dengan saya, al-Qur’an merupakan kunci utama yang merungkai setiap masalah 
dalam kehidupan manusia. Ia telah membukakan kepada saya jalan yang indah dari kehidupan dan kemajuan” 
(Khurshid, 2016).  

Dalam penulisannya, Maududi turut berusaha mendalami dan menghayati sastera Arab, meneliti kaedah 
pernyataan dan lafaz yang dikemukakan dan membandingkannya dengan pernyataan yang termaktub dalam al-Quran. 
Ia cekal meneliti dan membaca perbezaan dialek kaum Nomad dan puak Badwi Arab dan berhasil mengenali secara 
dekat budaya dan adat kehidupan dan tradisi Islam yang berpengaruh dan berakar dalam warisan kerohaniannya. 
Pengalamannya ditumpahkan dalam kitabnya yang dilakar hasil paduan ilham dan kekuatan fikiran dan menampilkan 
huraian yang kritis selaras dengan kehendak dan kerangka hukum yang imperatif. Maududi berusaha menghuraikan 
nas berlandaskan dalil syara‘ dan ijma‘ ulama dan asas yang jelas dari intipati fatwa dan istinbat. Beliau turut merujuk 
kepada pandangan dan kupasan ulama-ulama tafsir dan fuqaha’ yang besar seperti al-Tabari, al-Zamakhshari, al-Razi, 



Amir and Rahman, 2025/ Journal of Madani Society, 4(1), 4-15. 11 
 
 

al-Baydawi, al-Suyuti, Muhammad Abduh dan Muhammad Rashid Rida. Kitabnya memaparkan keahlian dan 
kehandalannya dalam membaca setiap iktibar dari isyarat nas dan membawakan pandangan yang ideal dan jelas dan 
gambaran yang tepat tentang tafsiran ayat dan nilainya yang falsafi dan maknawi. 

Hasil penafsirannya dirumuskan dari pandangan etika-hukum dan syariat moral yang digarap dari falsafah Islam, 
Greek, tradisi sejarah dan asas syariat yang pragmatik. Beliau menzahirkan keyakinannya untuk membahaskan ayat 
al-Quran secara mendasar dan terbuka dengan mengemukakan keterangannya yang rasional dalam membicarakan 
persoalan-persoalan mukjizat dan kenabian dalam al-Quran, mentafsirkan sifat-sifat Tuhan dan menyingkapkan alam 
ghaib. Beliau turut memaknai falsafah dan ajaran-ajarannya yang fundamental tentang jihad dan dakwah, ilmu dan 
hikmah serta penghayatan sejarah. Intisari dari kefahaman al-Qur’an yang dibawakan dalam komentarnya 
mengungkapkan makna dan tafsirannya yang mengesankan tentang seerah Nabi (saw), tradisi dan warisan 
kenabiannya (saw). 

Maududi turut memanfaatkan huraian sarjana dan cendekiakawan Islam klasik dalam penafsiran dan pentakwilan 
ayat-ayat yang musykil dan mutasyabih, menghuraikan lafaz gharib dan menjelaskan tertib penyusunan surah-surah 
al-Quran berdasarkan dalil yang sarih yang diambil daripada riwayat dan khabar mutawatir dari hadith-hadith sahih. 
Kitab tafsirnya memperlihatkan keahliannya dalam menyusun dan memilih lafaz dan ungkapan yang selaras dengan 
pengertian nas dan maqasid. Ia turut mencerminkan kekuatan hujah dan keupayaannya dalam menegakkan 
penafsirannya yang segar dan bebas tanpa terikat dengan pemikiran salaf. Kitabnya membawa pengaruh besar dalam 
memperluaskan ufuk ijtihad dan memperbaiki serta mengukuhkan lagi asas kefahaman al-Quran dalam masyarakat.  

Maududi telah menghabiskan tempoh 30 tahun untuk menyiapkan terjemahan dan tafsirannya. Karyanya 
dianggap antara terjemahan dan tafsiran al-Quran yang terbaik dan setanding dengan kitab-kitab terjemahan dan 
tafsiran al-Quran yang lain yang telah menyumbang dalam memperjelas keyakinan dan memperluas kefahaman al-
Quran seperti kitab The Holy Quran: Arabic Text with an English Translation and Commentary oleh Abdullah Yusuf Ali, 
The Meaning of the Glorious Quran: an Explanatory Translation oleh Muhammad Marmaduke Pickthall, The Koran 
Translated with Notes oleh Nessim Joseph Dawood, The Quran Translated with a Critical Rearrangement of the Surahs 
oleh Richard Bell, The Koran oleh George Sale, The Koran Interpreted oleh Arthur John Arberry, The Quran Translated 
oleh Edward Henry Palmer, The Message of the Quran oleh Muhammad Asad dan lain-lain lagi.  

Kitab Tafhim al-Qur’an ini sangat masyhur dan berpengaruh luas dan telah mendapat sambutan dan liputan 
hangat sejak mula diterbitkan dalam tulisan Urdu di awal tahun 50-an. Ia telah mencapai kemuncak kemasyhuran 
dengan mencatatkan rekod pengulangan cetakan dan edisi penerbitan yang tinggi dan diedarkan secara meluas ke 
seluruh pelusuk dan ceruk rantau dunia. Ia terus menerus mengalir ke pelbagai daerah dan telah diterjemahkan ke 
pelbagai bahasa utama dunia khasnya Inggeris (The Meaning of the Qur’an) dan Melayu. Terjemahan Melayunya 
diusahakan oleh Abu ‘Urwah (1986) pada Surah al-Kahfi dan diterbitkan oleh Pustaka Salam, Kuala Lumpur pada tahun 
1986 (Ismail Yusoff, 1995). 

4.1. Isu-Isu Tematik dalam Tafsir  
Perbincangan para mufassir tentang ayat dan kesan-kesan tematiknya, banyak digarap dalam karya-karya tafsir 

moden seperti Nahw Tafsir al Mawdu‘i li Suwar al-Qur’an al-Karim oleh Muhammad al-Ghazali, siri kuliah Tafsir 
Mawdu‘iy oleh Siddiq Fadzil, Major Themes of the Qur’an oleh Fazlur Rahman, Tafsir Maudhu‘i: Tafsir al-Qur’an 
Tematik oleh Kementerian Agama Republik Indonesia (2019), Tafsir Maudhu‘iy oleh Dewan Bahasa dan Pustaka (10 
jilid) yang merangkumi bab akidah, ibadah, kekeluargaan, ekonomi dan kewangan, akhlak, politik dan urus tadbir, 
hudud, qisas dan ta‘zir, ilmu dan tamadun, masyarakat dan pembangunan sosial, dan pemuliharaan alam sekitar (2014) 
dan Tafhim al-Qur’an oleh al-Maududi (Ammar Fadhil, 2004). Tafsir al-Maududi menunjukkan kesatuan dan koherensi 
al-Qur’an yang memusatkan tiap sesuatu pada mesejnya. 

Manhaj tematik al-Maududi menggariskan pemahaman ayatnya secara topikal yang menyerlahkan struktur dan 
koherensi maknanya. Tema-tema asas ini digarap dalam penafsiran ayat dan surah yang bercorak maudu‘i (topikal) 
yang diungkapkan mengikut konteks dan kehendak ayat serta mafhumnya yang menyeluruh. Contohnya dalam 
penafsirannya tentang ayat-ayat keadilan yang diambil dari berbagai derivasinya, pada 2: 48, 123, 282; 5: 95, 106; 
6:70; 16:87, 90; 49:9; 65:2 dan 4: 58, seperti dibayangkan dalam firman Allah: “Sesungguhnya, Allah menyuruh kamu 
supaya menyerahkan segala jenis amanah kepada ahlinya (yang berhak menerimanya), dan apabila kamu menetapkan 
hukum antara manusia, (Allah menyuruh) kamu menetapkan hukum dengan adil. Sesungguhnya Allah dengan 
(suruhan-Nya) itu memberi pengajaran yang sebaik-baiknya kepada kamu. Sesungguhnya Allah sentiasa mendengar, 
lagi sentiasa melihat.” (surah an-Nisa, ayat 58)  

Dari intisari ayat dan perumusan maksudnya al-Maududi menyimpulkan: “Di sini umat Islam diperingatkan supaya 
mereka menjauhi kejelekan yang dilakukan oleh Bani Israel. Kesalahan mereka yang asas adalah ketika saat 
kemerosotannya mereka mempercayakan kedudukan yang perlukan amanah kepada kalangan yang tidak kompeten. 
Mereka mula mempercayakan tanggungjawab dan kepimpinan agama dan politik kepada mereka yang tidak efisyen, 
berfikiran sempit, khianat, dan jelek. Sebagai akibatnya, seluruh komuniti rusak dan punah. Umat Islam diingatkan dari 
kejahatan ini dan dituntut untuk mempercayakan kedudukan dan tanggungjawab kepada mereka yang layak dan 



Amir and Rahman, 2025/ Journal of Madani Society, 4(1), 4-15. 12 
 
 

kompeten, manusia yang punyai tahap moral yang tinggi dan karakter yang baik. Kejelekan yang lain yang membarah 
dalam umat Yahudi adalah kezaliman. Mereka telah kehilangan kesedaran dan semangat keadilan dan menjadi 
penindas, bertindak zalim, khianat, dan melanggar batas dan melakukan perbuatan dosa tanpa sedikit rasa bersalah.” 
(al-Maududi 2016)       

Ayat 58 surah al-Nisa’ ini menggariskan prinsip amanah dan adil yang terkait dengan ayat berikutnya tentang 
kebijakan asas dalam negara hukum dan syarat dalam mengangkat pemerintah (ulil amr), yang sanggup menegakkan 
nilai-nilai syar‘iyah: “Wahai orang-orang yang telah mencapai keimanan! Taatilah Allah, dan taatilah Rasul (saw), dan 
orang-orang yang mempunyai kuasa di kalangan kamu; dan sekiranya kamu berselisih dalam sesuatu perkara, maka 
kembalilah kepada Allah dan Rasulnya (saw), sekiranya kamu benar-benar beriman kepada Tuhan dan Hari Akhir: itu 
adalah yang terbaik [bagi kamu] dan terbaik dalam perhitungan akhir. [4: 59]. Menurut Abdullah Yusuf Ali (1872-1953) 
dalam tafsirnya The Holy Qur’an (2005), ayat ini melantarkan asas yang jelas tentang autoriti Tuhan yang absolut yang 
tidak dapat dicabar, “seluruh kuasa secara mutlak kembali kepada Allah. Nabi-Nabi utusan Allah (swt) mengambil 
autoriti mereka dariNya. Sebagaimana Islam tidak membuat pemisahan yang nyata antara urusan yang suci dan 
sekular, ia menjangkakan kerajaan untuk diasaskan dengan kebaikan. Sepertimana juga Islam menjangkakan umat 
Islam untuk menghormati autoriti kerajaan seumpamanya kerana jika tidak tidak akan wujud peraturan dan disiplin” 

Pandangan ini juga dirumuskan oleh Muhammad Asad dalam “The Message of Qur’an, yang berhujah bahawa 
ayat ini melantarkan dasar yang jelas tentang kuasa moral dan politik yang fundamental dalam syariat: “baca 
perkaitannya dengan ayat 3:26, yang menyatakan Tuhan sebagai “Tuhan penguasa seluruh alam” – dan justeru sumber 
akhir dari semua autoriti moral dan politik – ayat di atas melantarkan peraturan yang fundamental tentang tata tindak 
seseorang yang beriman dan juga konsep basis tentang tatacara pengurusan negara Islam. Kuasa politik dipegang 
sebagai mandat (amanah) dari Tuhan; dan kehendakNya, sebagaimana diperlihatkan dalam perintahnya mencakup 
Undang-Undang Islam, adalah sumber yang sebenar dari semua kedaulatan. Penekanan, dalam konteks ini, terhadap 
“mereka dari kalangan kamu yang diamanahkan memegang kuasa” membuatkannya jelas bahawa pemegang autoriti 
(ulu l-amr) dalam sebuah negara Islam haruslah seorang Muslim.” (Asad 1980)         

Syaikh Muhammad Abu Zahrah (1987), dalam kajiannya tentang sistem keadilan dalam Islam, telah mengelaskan 
keadilan kepada tiga bahagian, iaitu keadilan undang-undang, keadilan sosial, dan keadilan global. Keadilan undang-
undang adalah penguatkuasaan undang-undang yang merata kepada segenap strata sosial tanpa membezakan kaya 
dan miskin, mulia atau hina, kerana setiap orang setara di sisi undang-undang. Keadilan sosial menuntut setiap individu 
dalam sesebuah kumpulan untuk hidup secara terhormat tanpa sebarang tekanan dan halangan dan berupaya 
memanfaatkan kemampuan secara kolektif untuk faedah diri dan orang lain. Keadilan global ialah prinsip yang menjadi 
asas dan landasan tertegaknya hubungan antara umat Muslim dan bukan-Muslim. Menurut Ali Unal (2008) dalam The 
Quran with Annotated Interpretation in Modern English, ayat 58 surah al-Nisa’ ini telah melantarkan prinsip-prinsip yang 
fundamental tentang sistem sosial dalam Islam, dengan (1) mempercayakan semua tugas dan jawatan awam kepada 
mereka yang selayak untuk memikulnya (2) memastikan keadilan ditegakkan dalam urusan awam dan pemutusan 
hukum (3) memastikan bahawa kedudukan dan jawatan yang kritikal, terutamanya, diamanahkan kepada orang-orang 
beriman yang layak memegangnya, dan memastikan bahawa perintah mereka ditaati, dengan syarat ia selaras dengan 
al-Qur’an dan sunnah Nabi, sallallahu ‘alayh wa sallam [ayat 59]. 

Muhammad Asad dalam kupasannya terhadap ayat 58 surah al-Nisa’ ini menerangkan kefahamannya yang luas 
mencakup faham hukum dan prinsip perjuangan yang universal yang berteraskan tuntutan keadilan: “iaitu (adil), dalam 
maksud perundangan, dan juga dalam pengertian menghukum niat, sikap dan laku orang lain. - Istilah amanah 
menunjukkan sesuatu yang dipercayakan seseorang dengannya, baik dalam pengertian fizikal atau moral (Razi). Jika 
seseorang membaca perintah ini dalam konteks ayat yang mendahului dan mengikutinya, ia menjadi jelas bahawa ia 
berkait dengan pesan atau – melihat pada bentuk jamak amanat – kepada kebenaran yang telah disampaikan kepada 
orang-orang beriman dengan perantaraan wahyu Ilahi, dan yang mereka harus tanggapinya sebagai amanah yang 
suci, untuk diserahkan kepada “mereka yang berhak terhadapnya” i.e., kepada semua manusia, kepada siapa pesan 
al-Qur’an dimaksudkan. Ini, tentunya, tidak menghalang perintah ini dari turut membayangkan skop yang lebih luas  
iaitu, dari diterapkan kepada sebarang objek material atau tanggungjawab moral yang mungkin telah dipercayakan 
kepada seorang yang beriman dan secara khusus, dalam menjalankan kekuasaan duniawi dan kedaulatan politik oleh 
komuniti Muslim atau negara Muslim, kepada mana ayat seterusnya merujuk.” (Asad, 1980). Ringkasnya, pandangan 
yang holistik yang diangkat dalam tafsir al-Mawdudi pada ayat ini mengungkapkan prinsip politik yang jelas tentang 
kewajipan menyempurnakan amanah dan menegakkan hukum dengan adil. Ia menggariskan asas hukum yang 
mendasar tentang tuntutan membela dan mempertahankan hak, dan mengangkat kesedaran universal tentang nilai 
keadilan, kebenaran dan taqwa, yang mengikat seluruh pilar kehidupan masyarakat dan membentuk pandangan 
dunianya. 

5. Kesimpulan  
Pengaruh kitab Tafhīm al-Qur’ān yang dikarang oleh Sayyid Abul A‘la Maududi ini menyerlahkan kesan dari 

ajaran-ajaran doktrinal dan puritan yang dikembangkannya dalam dinamika tafsir moden yang bercorak revivalis, salafis 



Amir and Rahman, 2025/ Journal of Madani Society, 4(1), 4-15. 13 
 
 

dan romantis. Karyanya yang tersebar luas di dunia Islam pada abad ke-20 ini cukup signifikan dalam menegakkan 
nilai dan ideologi Islam dan karakteristiknya yang moden di Pakistan. Corak pemikirannya yang fundamental dan 
tradisional ini menzahirkan persamaannya dengan jalur haraki yang dikembangkan oleh Sayyid Qutb (1906-1966) 
dalam tafsirnya yang klasik. Idea-idea yang dicetuskannya banyak menyentuh persoalan dogmatik seperti faham 
jahiliyah, hakimiyah, khilafah, perang salib, kekufuran, syariat, gender, dan Islam politik, yang sangat berpengaruh 
dalam pergerakan Jamaat-i-Islami dan Ikhwan al-Muslimin. Nilai tafsirnya yang klasik ini memberikan landas yang ideal 
tentang fikrah perjuangan yang dirumuskannya yang banyak mengilhamkan pemikiran-pemikiran moden Islam hari ini. 
Akhirnya disarankan agar usaha penyiaran dan penyalinan kitab Tafhīm al-Qur’ān oleh al-Maududi ini dipergiatkan agar 
faedahnya lebih meluas dalam dinamika kajian dan diskursus tafsir yang moden. Karya ini membantu dalam 
memperkuat nilai ketahanan dan daya juang, dan meninggikan martabat dan nilai keilmuan dan tradisinya yang 
berkembang dalam kajian tafsir dan hadith semasa. 

Sumbangan Pengarang: Pengkonsepan, A.N.A. and T.A.R.; metodologi, A.N.A. and T.A.R.; pengesahan, A.N.A. and T.A.R.; 
analisis formal, A.N.A. and T.A.R.; penyiasatan, A.N.A. and T.A.R.; sumber, A.N.A.; penyusunan data, A.N.A.; penulisan—
penyediaan draf asal, A.N.A.; menulis—menyemak dan menyunting, A.N.A. and T.A.R.; penyeliaan, T.A.R.; pentadbiran projek, 
A.N.A.; pemerolehan pembiayaan, A.N.A. Pengarang telah membaca dan bersetuju dengan versi manuskrip yang diterbitkan. 
Pembiayaan: Penyelidikan ini tidak menerima pembiayaan luar. 
Institutional Review Board Statement: Tidak berkaitan. 
Kenyataan Persetujuan Termaklum: Persetujuan termaklum telah diperoleh daripada semua subjek yang terlibat dalam kajian. 
Kenyataan Ketersediaan Data: Tidak berkaitan. 
Ucapan Terima Kasih: Penulis ingin mengucapkan terima kasih kepada International Islamic University Malaysia dan Universiti 
Sultan Zainal Abidin kerana menyokong penyelidikan dan penerbitan ini. Kami juga ingin mengucapkan terima kasih kepada 
pengulas atas komen dan cadangan yang membina. 

Rujukan 
AB Rahman, A.H. dan Ali, N. (2012). The Influence of al-Mawdudi and the Jama‘at al-Islami Movement on Sayyid Qutb’s Writings. 

World Journal of Islamic History and Civilization, 2 (4), 232-236. 
Ali, Unal (2008). The Quran with Annotated Interpretation in Modern English. Tughra Books. 
Arshad, Muhammad (2016). Muhammad Asad: Twenty-Six Unpublished Letters. Islamic Sciences, 14 (1), 25-66. 
Asad, Muhammad (1980). The Message of the Quran. Gibraltar: Dar al-Andalus. 
Barom, Mohd Nizam et al. (2020). Sayyid Abul A‘la Mawdudi’s ‘First Principles of Islamic Economics’. Gombak: Centre for Islamic 

Economics, IIUM & Centre of Excellence, Maybank.  
Charles, J. Adams. (1983). Mawdudi and the Islamic State. Dalam John L. Esposito (Ed.), Voices of Resurgent Islam. Oxford: 

Oxford University Press. 
Charles, J. Adams. (1988). Abu’l-A‘la Mawdudi’s Tafhim al-Qur’an. Dalam Andrew Rippin (Ed.), Approaches to the History of the 

Interpretation of the Qur’an. Oxford: Clarendon Press. 
Chapra, M. U. (2004). Mawlana Mawdudi’s Contributions to Islamic Economics. The Muslim World, 94 (2), 163-180. 
Fadhil, Ammar (2004). An Analysis of Historical Development of Tafsir Mawdu‘i. Jurnal Usuluddin, 20, 89-104. 
Gilani, S. A. (1984). Mawdudi Thought and Movement. Lahore: Islamic Publications Limited.  
Husain, Z. (1986). Maulana Sayyid Abul A‘la Maududi: an Appraisal of His Thought and Political Influence. South Asia: Journal of 

South Asian Studies, 9 (1), 61-81. 
Ismail, Yusoff (1995). Perkembangan Penulisan dan Terjemahan Kitab-Kitab Tafsir di Malaysia. Islamiyyat, 16, 19-32. 
Jonathan, A.C. Brown. (2019). Slavery and Islam. London: Oneworld.  
Khurshid Ahmad, Zafar Ishaq Ansari (Eds.). (1979). Islamic Perspectives: Studies in Honour of Mawlana Sayyid Abul A‘la Mawdudi. 

Markazi Maktaba Islami & UK: The Islamic Foundation.  
Khurshid Ahmad, Zafar Ishaq Ansari. (1979). Mawlana Mawdudi an Introduction to His Life and Thought. Leicester: The Islamic 

Foundation.  
Majalah Ayeen (mingguan) (1972). Tafhim, Dec 15, 106. 



Amir and Rahman, 2025/ Journal of Madani Society, 4(1), 4-15. 14 
 
 

Margaret Marcus (1978). Correspondence between Maulana Maudoodi and Maryam Jameelah. Lahore: Mohammad Yusuf Khan. 
Maryam, Jameelah (1983). Surat Menyurat Maryam Jamilah – Maududi. Fathul Umam (tr.). Bandung: Penerbit Mizan. 
Maryam Jameelah (1987). An Appraisal of Some Aspects of Mawlana Sayyid A‘la Mawdudi’s Life and Thought. Islamic Quarterly, 

xxxi (2), 126.  
Mawdūdī, Abul A‘lā (1960). Towards Understanding Islam. U.K.I.M Dawah Centre. 
Maududi, Abul A‘la (1984). Dasar-Dasar Islam. Bandung: Pustaka. 
Mawdūdī, Abul A‘lā (1985). Let Us Be Muslims. Khurram Murad (Ed.). Leicester: The Islamic Foundation. 
Maududi, Abu ‘Ala (1986). Tafhim al-Qur’an (Surah al-Kahfi). Abu ‘Urwah (pent.). Kuala Lumpur: Pustaka Salam. 
Mawdudi, Abul A‘la (1989). Towards Understanding the Qur’an. Zafar Ishaq Ansari (pent.). Leicester, UK: The Islamic Foundation. 
Mawdūdī, Abul A‘lā (1991). The Meaning of the Qur’an. Chowdhry Muhammad Akbar (tr.). Lahore: Tarjuman al-Qur’an. 
________________ (1992). The Islamic Way of Life. Khurshid Ahmad & Khurram Murad (pent.). London: Islamic Foundation. 
Maududi, Abul A‘la (1997). Islamic Law and Constitution. 12th ed. Lahore: Islamic Publications. 
Mawdūdī, Abul A‘lā (2016). Towards Understanding the Qur’an: Abridged version of Tafhīm al-Qur’ān. Zafar Ishaq Ansari (pent.). 

Vendor: KUBE Publishing. 
Maududi, Abul Aala (2017). Al-Jihad fil Islam. Syed Rafatullah Shah (pent.). Lahore: Idara Tarjuman ul Qur’an. 
M. Kamal Hassan (2003). The Influence of Mawdūdi's Thought on Muslims in Southeast Asia: A Brief Survey. The Muslim World, 

93 (3-4), 429-464. 
Meddeb, Abdelwahab (2003). The Malady of Islam. New York: Basic Books. 
Mohd Faizal P. Rameli, Suhaida Mohd Amin. (2010). Al-Maududi dan Pemikirannya tentang Sistem Politik Islam. Kertas kerja 1st 

International Conference on Public Policy and Social Science, 26-27 May, SP Inn Hotel, Sungai Petani, Kedah.  
Mustansir, Mir (1985). Some Features of Mawdudi’s Tafhīm al-Qur’ān. The American Journal of Islamic Social Sciences, 2 (2), 233-

244. 
Mustansir, Mir (1990). [Book Review] Towards Understanding the Qur’an Translation of Mawdūdī’s Tafhīm al-Qur’ān. The American 

Journal of Islamic Social Sciences, 7 (no. 2), 257. 
Nash, Geoffrey P. (Ed.). (2016). Marmaduke Pickthall: Islam and the Modern World, Leiden & Boston: Brill. 
Nasr, Seyyed Vali Reza (1995). Mawdudi & the Making of Islamic Revivalism. Oxford: Oxford University Press. 
Noor Mohammed Osmani (2002). Mawdudi’s Tafhim al-Quran and Islamic da‘wah: a methodological study. [Unpublished doctoral 

diss.]. KIRKHS, International Islamic University Malaysia. 
Noor Mohammad Osmani, Md Habibur Rahman (2023). Sayyid Mawdudi’s Approach to Biblical Reports: An Analysis. Hamdard 

Islamicus, xlvi [46] (1), 49-68. 
Noor Mohammad Osmani, Mizanur Rahman, Md Yousuf Ali (1444/2023). Sayyid Mawdudi’s Tafsir and Modern Challenges. 

International Journal of Fiqh and Usul al-Fiqh Studies, 7 (1), 68-77. 
Noor Mohammad Osmani, Muhammad Habibur Rahman, Md Yousuf Ali (2023). Towards an Ideal Tafsir Methodology and Sayyid 

Mawdudi’s Tafhimul Qur’an. Majallat Kulliyyat al-Qur’an wa as-Sunnah, 1 (1), 155-179. 
Nurfadliyati, Kusmana (2021). Radikalisasi Makna Jihad di Era Modern: Studi Kasus Penafsiran QS. Al-Taubah: 73 Menurut Sayyid 

Qutb dan Abu A‘la al-Maududi. QUHAS Journal of Qur’an and Hadith Studies, 10 (2), 223-244. 
Rahman, Fazlur. (1975). The Philosophy of Mulla Sadra Shirazi. New York: State University of New York Press. 
Shahed, A. K. M. (2010). Shah Waliullah’s Influence on the Thought of Sayyid Abul A‘la Mawdūdi. Islamiyyat, 32, 5-23. 
Sheila, Mcdonough (1984). Muslim Ethics and Modernity: A Comparative Study of the Ethical Thought of Sayyid Ahmad Khan and 

Mawlana Mawdudi. Waterloo, Ontario: Wilfrid Laurier University Press. 
Smith, W. Cantwell. (1977). Islam in Modern History. New Jersey: Princeton University Press.  
Ushama, T., Osmani, N. M. (2006). Sayyid Mawdudi’s Contribution towards Islamic Revivalism. IIUC Studies, 3 (Dec), 93-104.  
Yusuf Ali, A. (2005). The Holy Qur’an: Text, Translation and Commentary. Leicester: The Islamic Foundation. 



Amir and Rahman, 2025/ Journal of Madani Society, 4(1), 4-15. 15 
 
 

Zahrah, Abu. (1987). Zahrah al-Tafasir. Kaherah: Dar al-Fikr al-‘Arabi.  
Zakariya, Shaykh al-Hadith. (1983). Fitanh-i-Mawdudiyyat. Saharanpur: Isha‘at al-‘Ulum.  


	1. Pengenalan
	2. Kaedah Penyelidikan
	3. Hasil Kajian
	4. Perbincangan
	4.1. Pemikiran Mawdudi Tentang Islam
	4.1. Isu-Isu Tematik dalam Tafsir

	5. Kesimpulan
	Rujukan

